



تأليــــف: الشيخ حسين عبد الرضا الأسدي.

مراجعة وتدقيق: مؤسسة الإمام زين العابدين ﷺ.

الطبيعة: الأولى.

الـمطبــعـة: دار الوارث - كربلاء المقدسة.

سنة الطبع: ٢٤٤١هـ - ٢٠٢٥م.

عـدد النسـخ: ٥٠٠.

رقــم الاصـدار: ٩.



جميع الحقوق محفوظة لمؤسسة الإمام زين العابدين ﷺ للبحوث والدراسات



تَأْلِيْكُ الشَّكِيْ جُسيِن عَبْدالِ صِالْمُلْسَادِي











# بِسْتِمُ اللهِ الرَّحِمِ الرَّحِيمَ

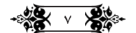
### اللهم صل على النبي المختار وآله الأطهار

بالتوكل على الله تعالى تستمر مؤسسة الإمام زين العابدين الله في عطائها وتسعى جاهدة لتقديم كل ما ينفع شبابنا العزيز ورفد المكتبة الفكرية والتربوية بالمؤلفات الرائدة التي تستقي مادتها العلمية الأساسية من تراث الإمام زين العابدين وسيد الساجدين الإمام علي بن الحسين المنابية. وبعد إجالة النظر في ما كتب في تراثه النظر في ما كتب في تراث النظر في ما كتب في تراثه النظر في ما كتب في تراث النظر في ما كتب في تراثه النظر في ما كتب في تراث النظر في ما كتب في تراث النظر في ما كتب في تراثه النظر في ما كتب في تراث النظر في ما كتب في تراث النظر في ما كتب في تراثه النظر في ما كتب في تراثه النظر في ما كتب في تراث العرب في تراث النظر في ما كتب في تراثه النظر في تراث العرب في تراث المرائم النظر في تراث النظر في تراث العرب في تراث العرب

وبعد إجاله النظر في ما كتب في ترانه الله على توجهنا الى دراسه ميدانيه عن ما كتب في هذا الصدد فوجدنا حاجة أكيدة خصوصاً حول البيانات القيّمة في رسالة الحقوق التي أُصِّل فيها الى ما يترتب على المرء من حقوق بالنسبة لربه ونفسه ومحيطه.

وهذا النمط من الطرح في بيئة الإمام زمانا ومكانا وظروفا يعد عملا رساليا وتغييريا رائدا ففي الوقت الذي تسقط فيه كل أقنعة الحياء وتتعدى فيه حدود الله ولا يرعى في مؤمن إلا ولا ذمة ويجبر الناس على أن يبايعوا على أنهم عبيدٌ للحاكم وفي الوقت الذي تفقد فيه الموازين وتضيع فيه المعايير ويقتل ابن النبي ويؤمر الطلقاء وأولاد الطلقاء ويقدم الأموى وهو مؤخر

ويؤخر العلوي وهو مقدم وفي المكان الذي تهتك حرمته جهارا نهارا بحيث يكون قبر النبي الشريف مربطا للخيل ولا يتكفل الوالد بكارة ابنته عند إرادة تزويجها لما استبيح من حرمة المدينة المنورة وعندما تسحق كل الحرمات وأهمها







حرمة المؤمن وتتفكك العلائق تحت طائلة الجوع والخوف واستهتار السلطة ويفقد الأمن والأمان في غياب واضح للقانون والضوابط الأخلاقية والمجتمعية يرتفع صوت الحق لينادي بضرورة الرجوع الى الله تعالى والى القرآن والتزام الانضباط الاجتماعي والأخلاقي والوقوف عند حقوق الآخرين وعدم التمدد على حسابهم ومعرفة ومراعات الحرمات وإلفات نظر الناس الى أن نجاتهم وخلاصهم من الظلم ومن الطغيان وأن تأمن معايشهم وتصلح حالهم ويتمكنوا من تحصيل حقوقهم إنها هي بالتزامهم بأداء حق الله وحق النبي الله وحقوق أئمتهم الله وحقوق بعضهم البعض، بل وحقوق أنفسهم فلا يتصور الإنسان أن بإمكانه تحصيل حقه كفرد من المجتمع وان يهنأ بعيش رغيد وراحة بال مالريؤد حقوق غيره عليه ولا تستقر روحه وتستوسق له حياته ما لريضع نفسه في موضعها الذي تستحقه فلا يطلب ما ليس له ولا يبخسها ما تستحقه ويراعى أن تكون الأمور في نصابها في كل ما يحيط به فإذا فعل كل فرد من أفراد المجتمع ذلك ساد القانون الشرعي والأخلاقي وعم الأمن والأمان وطابت المعايش والمناكح.

أما العبثية والاستهتار في الحصول على أكبر قدر من ملذات الدنيا وإن كان ذلك على حساب سحق الغير والتعدي على كرامتهم وهتك حرماتهم وهدر ما جُعل لهم من مقومات الحياة ولو في أبسط صورها فإن الفاعل لذلك يتوهم أنه ينال بها يعمل السعادة وأنه سيتنعم بها يغنمه إلا أنه ما يلبث حتى ينكشف له الواقع ويرئ عاقبة فعله والانعكاسات الواقعية لما اجترحت يداه واقترفه من الذوب بحق نفسه وغيره.







فجاء صوت الإمام السجاد الله الناصح للأمة والمقوم للاعوجاج والهادي في ظلّم الأمواج ليوقظ الناس من رقاد الذل والخضوع الى فضاء رحب من الكرامة والشموخ

كَأَنَّ يَكَا مِنْ وَرَاءِ الضَّرِيحِ

حمراءَ مَبَّثُ ورَةَ الإصبَعِ

حمراءَ مَبَّثُ ورَةَ الإصبَعِ

ثُمُكُ لُّ إلى عَالَم بالخُنُوعِ

وَالضَّيَ مِ ذِي شَرَقٍ مُتَّ رَعِ

تَخَبَّطَ في غابةٍ أَطْبَقَتُ

على مُذَّرِّبٍ منه أو مُسَبعِ لِتُسَبِّدِلَ منه أو مُسَبعِ لِتُسَبِّدِلَ منه جَدِيبَ الضَّمِيرِ

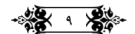
بآخَ مُ مُعْشَوُشِ بِ مُمُ رِعِ

وتدفع هذي النفوس الصغار

خوفاً إلى حَرَم أَمُنَع

ومثل هذا التراث المبارك يستحق منا ومن كل المهتمين العمل عليه والاستفادة منه ما أمكن خدمة لمجتمعنا الكريم فشرعنا بعدة دراسات حولها ومنها هذه اللمحات التي بين يديك فهي محاولة جادة الى الاستفادة من الحقوق التي بينها الإمام المنتقل في وضع الحلول للمشكلات التي يعاني منها مجتمعنا اليوم، فكانت باكورة عملنا في رسالة الحقوق ولحقتها أعمال أخرى سيتم التحدث عنها لاحقا.

أما الحديث عن رسالة الحقوق التي يُطمأن -من مجموع الأدلة-بصدورها عن الإمام زين العابدين المالي وقد اتفق الجميع على علو مضمونها وسمو معانيها وبلاغة تراكيبها ومشابهة مضامينها لمضامين







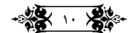
آيات القرآن الكريم ولما ورد من روايات أئمة الهدى الله وأنها نتاج تلك المنظومة الفكرية والأخلاقية ويضمها جميعا إطار قيَمي واحد.

بالإضافة الى تلقيها بالقبول من قبل علماء الطائفة، واعتماد نصوصها في تأديب شيعة أهل البيت وفيه إشارة واضحة الى أن هذه الألفاظ في الجملة صادرة عن المعصوم الله الله المناطق الم

أما نسبتها الى الإمام السجاد الله فيمكن تلمسها من أنها -أعني رسالة الحقوق - لريدَّعها غيره ولر تنسب الى غيره فقد عرفت في المصادر المعتمدة بنسبتها اليه المه ولم ينكر عليهم منكر الى حد الرد، بل تأمل من تأمل وهذا أمر طبيعي في مثل هذه المباحث، واختلاف لفظها بين نسخة تحف العقول ونسخة الخصال والفقيه فإنها هو بالبسط والاختصار مما يحتمل:

أن يكون ما في الخصال مختصرا لنسخة تحف العقول.

أو أن نسخة تحف العقول هو شرح لألفاظ نسخة الخصال وبيان بعض تطبيقاتها إلا أنها وبمرور الزمن أقحم الشرح في المتن وهو الأقرب. وكيف كان فهذا التراث الأخلاقي والاجتهاعي غني بالآداب الرفيعة التي ينبغي نشرها في أوساط المجتمع والتعريف بها وبيان ما تتضمنه من توصيات وتعليهات وإيصال الرسالة التي أراد الأئمة بليغها للناس عموماً وإنزالها كمهارسات عملية وسلوكيات حياتية تبليغها للناس عموماً وإنزالها كمهارسات عملية وسلوكيات حياتية مما يضيف الكثير الكثير الى البنية الفردية والمنظومة الاجتهاعية وينمي رصيد المفاهيم والقيم، بل يصلح أن يكون أساساً وجذراً للكثير من المواد الحقوقية والقانونية التي هي اليوم مادة نزاع بين المدارس الفكرية



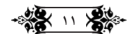




والتيارات الفاعلة على الساحة الدولية، وقد عقدت دراسات مقارنة بينها وبين البيان العالمي لحقوق الإنسان ولكن يبقى الأمر يحتاج الى دراسات متكاملة، بل نحن نأمل إقامة مؤتمر علمي تخصصي في البعد الحقوقي في تراث الإمام زين العابدين بعد أن تم بعونه تعالى المؤتمر العلمي الأول في تراثه المبارك والذي كان متخصصا في البعد التربوي والاجتماعي بعنوان (قبس من تراث الإمام زين العابدين المنابلين).

كما أنها (رسالة الحقوق) تصلح لأن تسد فجوات كبيرة في ذهنية الشباب وتجيب على العديد من أسئلتهم، وهي تفتح الباب أمامهم واسعا وتعبد لهم الطريق سالكا لتقبل التربية الدينية والأخلاق الإسلامية وتعرفهم بقيمهم وتعمق ثقتهم بثقافتهم المبنية على أسس متينة من تعاليم الدين القويم والفكر المستقيم والخلق العظيم وتحصن المجتمع من الاختراق الفكري والتحلل الأخلاقي والتفكك الاجتماعي؛ فإن فيها جانبا مهما وإثارة كريمة منه المنه وهي بيان النتائج المترتبة على تأدية الإنسان للحقوق التي يتوجب عليه أداؤها وكذا ما يترتب على ترك أداء تلك الحقوق.

وتتميز رسالة الحقوق بهذا البعد فهي... على تعميق علاقات الفرد بربه ودينه ومحيطه الأسري والمجتمعي بل تلفت نظر الفرد حتى لعلاقته بأعضاء جسمه المهمة في تفاعله مع بيئته ووسطه الذي يعيش فيه فعينك وأذنك ويدك ورجلك هذه هي الآلات التي تتواصل بها مع الآخرين فعلينا أن نعرف كيف يمكن توظيفها لنحصل بها كمال الخاية التي خلقت من أجلها وبذلك نحقق ملاك الخلافة ونقوم بدورنا



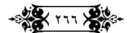
| ٧      | مقدمة المؤسسة                                    |
|--------|--------------------------------------------------|
|        | إطلالة                                           |
| 10     | مبادئ عامة                                       |
| 10     | المبدأ الأول: شمولية الشريعة                     |
| 19     | المبدأ الثاني: تنوّع علاقات الإنسان              |
| ت      | المبدأ الثالث: التوازن بين نظام الحقوق والواجبار |
| ۲٤     | المبدأ الرابع: مناشئ الحقوق                      |
| ۲٥     | <b>المنشأ الأول:</b> الملك                       |
| ۲٥     | المنشأ الثاني: الإنعام والتفضُّل والعطاء         |
| ۲٦     | النوع الأول: استحقاقٌ ذو طرف واحد                |
| ۲۷     | النوع الثاني: استحقاقٌ ذو طرفين                  |
| نون ٢٩ | المبدأ الخامس: الموثوقية في شخصية الواضع للقا:   |
| ۲۹     | رسالة الحقوق                                     |
|        | حقُّ اللهِ الأكبر                                |
| ٣٥     | الملحوظة الأولى: سبب تقديم حق الله تعالى         |

< ۲70 🔏





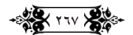
| ١٧. | الملحوظة التانية: معنى (الله)                         |
|-----|-------------------------------------------------------|
| ٣٨. | الملحوظة الثالثة: الحق الأكبر                         |
| ٣٩. | العنصر الأول: الحق، وهو العبادة                       |
| ٣٩. | الأمر الأول: ضرورة المعرفة قبل العبادة                |
| ٤٢. | الأمر الثاني: توقيفية العبادة                         |
| ٤٥. | الأمر الثالث: أسس العبادة                             |
| ٤٥. | الجانب الأول: الجانب النفسي                           |
| ٤٥. | الجانب الثاني: التنفيذي                               |
| ٤٦. | الأساس الأول: استشعار العبودية الحقيقية لله تعالى     |
| ٤٦. | الأساس الثاني: استشعار هيمنة الله تعالى على الوجود    |
| ٤٩. | الأساس الثالث: العزم على تنفيذ الأوامر الالهية        |
| ٥٠. | العنصر الثاني: الشرط: وهو الإخلاص من أنواع الشرك كافة |
| ٥٠. | الجهة الأولى: الابتعاد عن الشرك                       |
| ٥١. | الصورة الأولى: الشرك الجلي                            |
| ٥١. | الصورة الثانية: الشرك الخفي                           |
| ٥١. | المفردة الأولى: التفويض بالمعنى الفلسفي               |
| ٥٢. | المفردة الثانية: الرياء                               |







| ο ξ   | المفردة الثالثة: التوكل على المخلوق          |
|-------|----------------------------------------------|
| لم ﷺ  | المفردة الرابعة: عدم التسليم للرسول الأعف    |
| ٥٦    | الجهة الثانية: الإخلاص                       |
| ٥٦    | التنبيه الأول: تولي أهل البيت اللي الشيخ     |
| ov    | التنبيه الثاني: استقامة الشخصية العبادية     |
| ٥٨    | العنصر الثالث: الثمرة                        |
| ٥٩    | الجهة الأولى: كفاية أمور الدنيا              |
| ۲۲    | الجهة الثانية: كفاية أمور الآخرة             |
| ٦٣    | فتلخص من كل ما سبق                           |
| واتها | َ مَنَّ النَّفُسِ وأد<br>حَقُّ النَّفُسِ وأد |
| ٦٧    | أعجوبة النفسأعجوبة النفس                     |
| ٦٨    | ما حقيقة النفس؟                              |
| ٦٨    | القول الأول: للمتكلمين                       |
| ٦٩    | القول الثاني: للفلاسفة                       |
| (     | حَقُّ النَّفُسِ                              |
| ٧٨    | مما لا ينبغي للنفسما                         |
| ٧٨    | أولاً: بغض المؤمن                            |

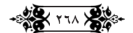


- \*\***\*** 

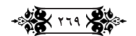




| ثانيا: العُجُب ٧٩                                                  |
|--------------------------------------------------------------------|
| ثالثاً: الكبر                                                      |
| رابعاً: النفاق                                                     |
| خامساً: إضمار السوء للآخرين                                        |
| سادساً: حديث النفس بها لا ينبغي                                    |
| حَقُّ اللَّسانِ                                                    |
| الحق الأول: إِكْرَامُ اللسَانِ عَنِ الخَنَى                        |
| آثار الخنی                                                         |
| الحق الثاني: تَعُوِيدُهُ الْخَيْرَ٩٤                               |
| فوائد تعويد اللسان على الخير                                       |
| الحق الثالث: وَتَرَكُ الْفُضُولِ الَّتِي لَا فَائِدَةَ لَهَا       |
| التحذير من فضول الكلام                                             |
| الحث على ترك الفضول من الكلام                                      |
| الحق الرابع: وَالَّبِرُّ بِالنَّاسِ، وَحُسَّنُ الْقَوْلِ فِيهِمْ   |
| الحق الخامس: وحملُه على الأدب                                      |
| الحق السادس: وإجمامه إلا لموضع الحاجة والمنفعة للدين والدنيا . ١٠٢ |
| الأول: موضع الحاجة والمنفعة للدن                                   |



### الفهرس

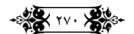


**→** 





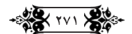
| <b>ملة الثالثة</b> : تنزيمُهُ عن أن تجعِله طريقاً إلى قلبك إلا لفوهة كريمة تُحدثُ                               | الج |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| قلبك خيراً، أو تُكسب خُلُقاً كريهاً                                                                             | في  |
| حذير من استماع الباطل                                                                                           | الت |
| لحاصل                                                                                                           | وا  |
| حَقُّ الْبَصَرِ                                                                                                 |     |
| ب الاعتبار                                                                                                      | باد |
| أمر الأول: أَنُ تَغُضَّهُ عَمَّا لَا يَحِلُّ لَكَ                                                               | الأ |
| أمر الثاني: أَنْ تَعْتَبِرَ بِالنَّظَرِ بِهِ                                                                    | الأ |
| حَقُّ الْيَدِ                                                                                                   |     |
| القبض والبسط                                                                                                    | آلة |
| - قبضها عمّا لا يحلّ                                                                                            | ١   |
| - عدم قبضها عما افترضه الله تعالى                                                                               | ۲-  |
| - توقير اليد                                                                                                    | ۳-  |
| رة أداء حق اليد                                                                                                 | ثم  |
| حصل من كل ما سبق                                                                                                | فت  |
| حصل من كل ما سبق                                                                                                |     |
| الآلاث التالي المالي |     |







| من عوامل الثبات على الصراط ١٥٤                               |
|--------------------------------------------------------------|
| العامل الأول: موالاة أهل البيت الليلي                        |
| العامل الثاني: زيارة الإمام الحسن المجتبي الله في البقيع ١٥٦ |
| العامل الثالث: حسن الخلق في شهر رمضان١٥٦                     |
| العامل الرابع: قضاء حوائج الإخوان                            |
| العامل الخامس: الوضوء                                        |
| حَقُّ الْبَطْنِ                                              |
| ضرورة الاحتياط بما يضمن السلامة١٦٣                           |
| الأمر الأول: عدم تناول المحرمات                              |
| الأمر الثاني: أن تأكل بمقدار الكفاية لا أزيد                 |
| الأمر الثالث: ضوابط وروادع                                   |
| حَقُّ الْفَرْجِ                                              |
| التهديد بالله تعالى                                          |
| الأمر الثاني: حفظُه عن أن يراه أحدٌ لا يجوز له ذلك           |
| الخطوة الثانية: أمور مساعدة على أداء حق الفرِّج١٨٤           |
| العامل الأول: غضّ البصر                                      |
| العامل الثاني: كثرة ذكر الموت                                |







## مُقَدِّمة حُقوقِ العِباداتِ

| 190   | معنى العبادة                      |
|-------|-----------------------------------|
|       | العبادة بين الإجزاء والقبول       |
| لَا ق | حَقُّ الصَّا                      |
| ۲۰۳   | وِفَادَةٌ إِلَى الله تبارك وتعالى |
| ۲۰٤   | آداب القيام بين يدي الله تعالى    |
| ۲٠٥   | ١ - مَقَام الْعَبْدِ              |
| ۲۰٦   | ٢ – النَّلِيل                     |
| ۲۰۹   | ٣- الْحَقِيرِ                     |
| ۲۱۰   | ٤ - الرَّاغِب الرَّاهِب           |
| 717   |                                   |
| ۲۱۰   | ٦- الْمُسْتَكِينِ الْمُتَضِّعِ    |
| ۲۱۹   | ثانياً: الآداب الظاهرية           |
| ۲۲۳   | ٧- الحفاظ على حدود الصلاة         |
| وُم   | حَقَّ الصَّ                       |
| YYV   | معنى الصوم                        |
| ۲۲۸   | الامر الأول: الجوارح طوامح        |





النقطة الثانية: آثار الصدقة ......

الفهرس.....الفهرس....الفهرس.....

